A : SILVIA ROSA MARTINEZ JIMENEZ

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO INMATERIAL

De : PEDRO ENRIQUE ROEL MENDIZABAL

DIRECCIÓN DE PATRIMONIO INMATERIAL

**Asunto**: Comentarios a la solicitud para declarar Patrimonio Cultural

de la Nación, en la categoría de Obra de Gran Maestro, a la obra de la creadora, intérprete y compositora Victoria Santa

Cruz Gamarra.

Referencia: A. PROVEIDO N° 000527-2023-DPI/MC (21SEP2023)

**B.** EXPEDIENTE N° 2023-141654 (21/SEP/2023)

Tengo el agrado de dirigirme a usted en atención al documento **B)** de la referencia, asignado para revisión con el documento **A)**, por medio del cual el señor Octavio Santa Cruz Urquieta solicitó la declaratoria de la *Obra de Victoria Eugenia Santa Cruz Gamarra* como Patrimonio Cultural de la Nación. Cabe mencionar que la solicitud así presentada se enmarca en las acciones desarrolladas por el *Grupo de Trabajo para la conmemoración y difusión del legado de Victoria Santa Cruz en el marco del año del centenario de su nacimiento*, mismo que fue conformado mediante Resolución Ministerial N° 000164-2021-DM/MC.

Al respecto, informo a usted lo siguiente:

Victoria Eugenia Santa Cruz Gamarra, nacida en el distrito de La Victoria el 27 de octubre de 1922, fue la octava hija de los diez hijos del matrimonio de Victoria Gamarra Ramírez y Nicomedes Santa Cruz Aparicio. Nacida de una familia dedicada a la creación artística, siendo su madre una afamada bailarina de marinera y dos de sus hermanos, César y Nicomedes, creadores destacados. El primero, compositor de valses criollos y miembro del Trío Abancay; el segundo, cultor y estudioso de la décima y recopilador de tradiciones musicales. En tal ambiente, Victoria siguió un particular derrotero que inició con su formación y entrada a la vida cultural de Lima durante los primeros cuarenta años de su vida, hasta 1962, pasando luego por los estudios durante cuatro años en Francia hasta 1966 cuando retorna a Lima, y participando de forma directa en las políticas culturales del momento hasta 1982. Ese año pasa a vivir en los Estados Unidos hasta su jubilación en 1999, cuando retorna a Lima y en donde fallece en 2014. Este periplo estructura, en buena medida, su trayectoria y las fases en que se sucede su obra.





La primera fase de su obra la revela como compositora y autora de obras escénicas de corte musical. Aunque sus comienzos en el arte fueron en el aprendizaje de alta costura a nivel profesional durante su juventud, en la escuela profesional Madame Bertin, su vida artística y con ella su vena creativa se pueden considerar iniciadas con la creación en 1958, conjuntamente con su hermano Nicomedes, del Conjunto Cumanana dedicado a la representación de escenas costumbristas específicamente creadas alrededor de la temática afroperuana. Lo anterior, con canciones acompañadas por una coreografía creativa, inspirada parcialmente en tradiciones que hasta entonces habían tenido muy escasa difusión. El conjunto estaba, además, compuesto por intérpretes de origen afroperuano en un tiempo en que se consideraba que estos no merecían mayor atención en la escena o en la producción musical peruanas, incluyendo la producción discográfica. Echó mano para ello de los ritmos costeños de influencia africana, que se convertirían a partir de su recuperación en el elemento medular de su creación escénica, coreográfica y musical. De este modo aparece un concepto de "teatro negro" compuesto por afrodescendientes que empiezan a aparecer como una entidad propia, haciendo hincapié en los rasgos definitorios de origen africano en canciones y danzas populares que se dieron a conocer a través de este grupo artístico. Esta primera fase de su obra conoció rápida notoriedad, con el lanzamiento de sus primeras grabaciones en discos de larga duración, Nicomedes Santa Cruz y su conjunto Kumanana (Virrey, 1959) Ingá (Virrey, 1960) y Cumanana (Phillips, 1964).

Para 1960, el Conjunto Cumanana, actuando en el Teatro La Cabaña, estrena el musical Callejón de un solo caño, inspirado en la primera composición importante que creara Victoria dos años antes; el mismo año se estrenan los musicales Academia Folklórica y Zanahary. En este último Victoria Santa Cruz ya asumía diversos papeles, entre la composición musical, la dirección escénica, la coreografía, el diseño y el vestuario, quedando esta como la primera obra de su completa autoría. En 1961, en el teatro Manuel A. Segura, se estrenaba el drama Malató, que además protagoniza junto a su hermano Nicomedes, y el ballet-pantomima La Muñeca Negra, el cual sería el más difundido dado que posteriormente se representaría en 1965 en París y en los Estados Unidos en 1986. En esta fase de su obra, tales creaciones escénicas pueden entenderse como una exploración de la propia identidad y del autorreconocimiento, con referencia a la historia particular de la población afrodescendiente, con el añadido de partir la mirada de una mujer; y al mismo tiempo, valerse de este conocimiento para una superación de este mismo pasado en sus rasgos más aciagos.

La segunda fase de su obra viene con su retorno de Francia en 1966, que marca su período más influyente en la vida cultural a partir de su participación directa en las instituciones culturales del país. Inicia con la creación del Conjunto *Teatro y Danzas Negras del Perú*, que, partiendo de sus nuevas creaciones en los campos de la música, la danza y la escena teatral, sería fundamental en el rescate y recreación de un repertorio costeño afroperuano, en particular en las coreografías de danzas como el landó, el festejo y el alcatraz, cuya influencia se

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja Central Telefónica: (511) 618 9393 www.gob.pe/cultura



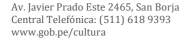


prolongaría en las siguientes décadas. El Conjunto *Teatro y Danzas Negros del Perú*, aparecido a inicios de 1967, mantuvo una actividad regular hasta 1972, ganando un espacio en la vida cultural limeña. De esta manera, llega a ser nombrada por los respectivos gobiernos peruanos de tales años como directora de las delegaciones de folklore peruano en México, en las Olimpiadas de 1968, y en Venezuela y Colombia, durante los Juegos Panamericanos de 1971.

En 1972 estrena otra obra teatral, la comedia *Un marido paciente* en el Teatro Corral de Comedias; y, en el Cuarto Festival de la Feria del Hogar, su ballet Pantomima *La Muñeca Negra* con los elencos de su propio Conjunto *Teatro y Danzas Negras del Perú* y el Conjunto *Trudy Kessel.* En 1973, el recientemente formado Instituto Nacional de Cultura, a cargo de Martha Hildebrandt, la nombra directora del *Conjunto Nacional de Folklore*, cargo que mantendrá hasta 1982. Mientras tanto, miembros de su anterior conjunto como Ronaldo Campos, Lalo Izquierdo, Teresa Palomino o Fela Ramos formarán sus propios elencos, continuando y difundiendo sus creaciones musicales y coreográficas. En la primera mitad de esta década presenta su poema rítmico *Me gritaron ¡Negra!*, el cual se volverá un ícono al condensar en gran medida el núcleo de su obra poniendo en discusión temáticas como la discriminación racial y de género. En 1980 presenta otro montaje, *Negro es mi Color*, en el Teatro La Cabaña, que reúne a miembros de su antiguo Conjunto *Teatro y Danzas Negras del Perú*, bajo el auspicio del Instituto Nacional de Cultura.

Posterior a ello, decide su renuncia al Conjunto Nacional de Folklore con una última gira de despedida en 1982, significativamente llamada Adiós Al Perú y pasando a una nueva fase de su vida creativa. Pasó a la docencia en el Departamento de Drama de Carnegie Mellon University (CMU) con talleres y conferencias sobre la cultura afroperuana, y participando en diversos montajes sobre obras de teatro universal en los rubros de coreografía, vestuario y música incidental. Permaneció en esta universidad hasta su jubilación, siéndole conferido el título de Profesora Emérita del Departamento de Drama de CMU en diciembre de 1999. En medio de ello presenta en 1994 una segunda producción fonográfica: Ritmos y Aires Afroperuanos a través de IEMPSA. Su retorno definitivo al Perú, el 2000, estuvo marcado por una sucesión de homenajes a su trayectoria por parte de diversas instituciones, marco en el cual da a conocer sus dos últimas obras significativas. Su espectáculo La Magia del Ritmo, y su libro Ritmo, el eterno organizador, publicado en edición bilingüe castellano-inglés por Petroperú (Ediciones Copé), ambos en 2004. Falleció a los 91 años, el 30 de agosto del 2014, tras una trayectoria final colmada de homenajes y reconocimientos.

La obra de Victoria Santa Cruz consta de una serie de creaciones en el campo escénico, musical, de expresión poética y, finalmente, de reflexión sobre los conceptos básicos de la música y la danza en su libro final, *El Ritmo, el eterno organizador*. Su creación inicial fue fundamentalmente la escénica, consistente en una serie de libretos teatrales centrados en la descripción costumbrista de las tradiciones del poblador afrodescendiente y su entorno sociocultural, como







Escuelita Folklórica, Carnaval Limeño, En una picantería (todas de 1959), Callejón de un solo caño (1960), Malató (1961, que tendría una versión para televisión), Cierta servidumbre, Del Callejón a la quinta, Espantapájaros (todas de 1962, hechas para televisión), Un marido paciente (1972) y de ahí a 1980 con las obras Compadre Angulo y Peinando a mi negrita, que formaron parte del programa Negro es mi color. Mucha de esta obra conoció una importante difusión por el medio televisivo, tanto en sus inicios como parte del Conjunto Cumanana como por la serie elaborada por Telecentro en 1975, INC por TV, que entre sus secciones incluía una dedicada a programas con temática afroperuana dirigida por la misma Victoria Santa Cruz. Algunas de estas obras escénicas, más tardías, permanecen aún inéditas.

De su creación musical destacan composiciones de diversos géneros costeños tradicionales, incluyendo algunos que para el momento ya se encontraban casi extintos. Están los valses *Callejón de un solo caño* y *Del callejón a la quinta*, las marineras *De cara seria*, *Soy Victoria Santa Cruz*, *Vuestra dentadura poca y La redondez del mundo*, los lamentos *Santolino*, *Belén cochambre* y *Ya yo ta' cansá*, las habaneras *Obsesión* y Los albañiles, los panalivios *Pobre malató*, *Chismorreos de callejón y Peinando a una negrita*, la zamacueca *Ven a mi encuentro*, y en particular los pregones de figuras costumbristas como *La chichera*, *Los tamaleros*, *La misturera*, *La tisanera*, *El sereno*, *El frutero*, *el mantequero*, *La picantera*, *El aguador* y varios otros. Además, se propuso considerar que la impronta africana había sido importante en la aparición algunos géneros musicales costeños, buscando de esta manera sacar al sector afrodescendiente del papel marginal que usualmente se le había asignado en la historia cultural peruana.

En este sentido, recreó y potenció algunas formas musicales y dancísticas que se hicieron populares en el repertorio afroperuano desde la década de 1960. En particular, el landó, el festejo, el alcatraz, y fusiones con el jazz, cuando el término fusión aún no se había definido como una vertiente musical. También con este fin compuso obras que, fuera de estos encasillamientos, recibieron definiciones más genéricas como el tema afro Zanahary, el negroide Hay que barrer, o el tropical Riéte de ti cosa buena. Por último, también compuso poemas como aquel titulado A la Marinera Limeña, y la décima ¡Soy Victoria Santa Cruz!

De estos géneros que innovó, quizá la obra más trascendente sea el "poema rítmico" *Me gritaron ¡Negra!*, expresión de autoafirmación de la mujer afrodescendiente ante un mundo que la estigmatiza por razones de raza y género, abrazando en cambio estos rasgos como fuente de orgullo, construyendo una metáfora de emancipación narrada sobre la base de un fondo rítmico de percusión. Esta creación, dada a conocer en el programa *INC por TV* de 1975, ha sido rescatada como una expresión reivindicativa de la mujer afro latinoamericana y ha conocido otras versiones, incluyendo aquella realizada por el Odin Theatre para el documental *Victoria Black and Woman* de 1978. Su recreación para el espectáculo La Magia del Ritmo del 2004 ha recuperado esta obra para el público del siglo XXI, y en especial por vía de las redes sociales.

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja Central Telefónica: (511) 618 9393 www.gob.pe/cultura





Por último, está la producción editorial. Victoria Santa Cruz publicó una serie de artículos, a lo largo de su trayectoria cultural y artística, sobre el concepto de folklore, cultura e identidad afrodescendientes en el Perú, además del aporte africano a la cultura peruana y la importancia del folklore en la educación. Pero es el libro *El Ritmo, el eterno organizador* el que resume a través de una serie de reflexiones su experiencia como coreógrafa y compositora. El resto de su obra escrita fue publicada póstumamente, en particular la serie de entrevistas *Las Palabras de Victoria*, editada por Luis Rodríguez Pastor en 2016; y una antología de artículos y conferencias, *Victoria Santa Cruz. Escritos Varios*, actualmente en edición.

Una revisión de la obra de Victoria Santa Cruz encuentra una necesidad de identificación y de visibilización del sector afrodescendiente del Perú, el cual a lo largo del período republicano parecía haber quedado subsumido al interior del universo cultural costeño y, particularmente, del criollo. Los intérpretes de este origen, quienes formaron parte de la producción musical y escénica costeña, no contaban por lo general con la oportunidad para ser difundidos en los circuitos comerciales debido al supuesto de que no tendrían éxito entre el público general. Lo anterior, inclusive a pesar de su presencia en eventos públicos como los concursos anuales de música popular celebrados en la Pampa de Amancaes, distrito del Rímac, entre las décadas de 1920 y 1950; o de su presencia en múltiples conjuntos de música criolla.

En este panorama, la labor de los Santa Cruz y en particular de Victoria fue importante para darle al sector afrodescendiente una carta de ciudadanía en el panorama cultural peruano. Por un lado, se hizo visible la historia de un grupo humano que, trasladado forzadamente a un universo completamente ajeno, sufrió un proceso de transculturización que dio pie a considerarlo secundario, marginal y, en última instancia, mero sucedáneo de un proceso histórico mayor. Al contrario, el giro de tendencia propiciado por Victoria Santa Cruz fue el de potenciar los rasgos de origen africano de muchas de estas manifestaciones, en aspectos como la rítmica, la coreografía y la percusión. De este modo, se inició un proceso de revaloración y de resurgimiento de la expresión cultural afrodescendiente. Victoria Santa Cruz partió, para ello, del espacio escénico con los sucesivos conjuntos que formó por cuenta propia, o con su hermano Nicomedes, como Cumanana, Teatro y Danzas Negras del Perú y otros que se formaron bajo su inspiración, presentando obras que unían al mismo tiempo la expresión dramática, coreográfica, dancística y musical. Victoria Santa Cruz presentó estas expresiones recreadas y revividas a partir de una concepción escénica que creaba un ambiente para la expresión afroperuana que, aunque tuviera antecedentes en diversas expresiones ya conocidas, se fusionaron en un nuevo vehículo de expresión.

Del mismo modo intentó poner en el centro de atención al poblador afrodescendiente y sus aportes a la construcción de una cultura nacional, desde los tiempos de la esclavitud a los de la larga integración que sucedió a la





manumisión. Se trató, en ese sentido, de recolocar a la población afrodescendiente del espacio marginal al medular en los procesos de creación cultural. De este modo, propuso que el ancestro de la zamacueca y por lo tanto de la marinera es la danza landó, derivada del lundú angoleño; para ello, consideró necesario revivir y recrear este ritmo, lo que hizo no a partir del ritmo africano original sino, en sus propias palabras, apelando a una memoria ancestral inscrita en la propia expresión corporal. Dicha orientación, al margen de la valoración que se le dé a esta propuesta histórica, la coloca esencialmente como una creadora de la expresión afroperuana dedicada a colocar a este sector cultural y poblacional en un papel destacado o, al menos, un papel visible en la historia cultural peruana.

La obra de Victoria Santa Cruz constituye, de este modo, un conjunto coherente a lo largo de su trayectoria vital y profesional, interesada en darle un lugar y una voz a un sector de la población nacional de la cual se erigió como representante destacada, uniendo la investigación histórica y etnográfica a una vena creativa inspirada a la vez por la propia historia familiar, y creando con ello un repertorio de expresiones teatrales, musicales y dancísticas que fue a la vez novedoso e inspirado en diversas tradiciones, algunas de ellas casi extintas. Contó con la ventaja de presentar tal propuesta creativa, en un momento de transformación de la sociedad peruana entre las décadas de 1960 y 1980, marcada por la democratización, el progresivo abandono de estructuras y mentalidades heredadas de tiempos coloniales, la masificación de la educación y de los medios de comunicación y, por ende, de cambios en la posición de la población subalterna incluyendo en ello a la población afrodescendiente.

Tal intención reivindicativa y revivalista del universo afroperuano partió, además, de una persona que siendo mujer y afroperuana alcanzó una notoria presencia pública, tanto en los medios de comunicación privados como en las instituciones culturales del Estado peruano.

Así, por tratarse de un conjunto creativo de reconocida riqueza estética que ayudó a conferirle visibilidad a un contingente de manifestaciones redescubiertas del patrimonio cultural inmaterial afroperuano, aportando a este una notable carga de crítica y reivindicación social, se recomienda considerar como procedente la solicitud de declaratoria de la Obra de Victoria Eugenia Santa Cruz Gamarra como Patrimonio Cultural de la Nación en el ámbito de *Obra de grandes maestros, sabios y creadores*, contemplada por la Directiva N° 003-2015-MC. En ese sentido, se sugiere elevar el presente informe a la DGPC, para la continuación del trámite respectivo.

Es todo cuanto se informa para su conocimiento y fines que se sirva determinar, salvo mejor parecer.

## Atentamente,

Av. Javier Prado Este 2465, San Borja Central Telefónica: (511) 618 9393 www.gob.pe/cultura





(Firma y sello)

PRM cc.: cc.:



